
 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Terra Livre São Paulo Ano 40, v.1, n.64, jan-jun 2025 ISSN: 2674-8355 

 

 Este trabalho está licenciado com https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/ 

 

A QUESTÃO INDÍGENA NA 

GEOGRAFIA ANGLÓFONA 
 

THE INDIGENOUS ISSUE IN 

ALGLOPHONE GEOGRAPHY 
 

LA CUESTIÓN INDÍGENA EN LA 

GEOGRAFÍA ANGLÓFONA 

 

Rafael Zilio 

Universidade Federal do Oeste do Pará 

rafael.zilio@yahoo.com.br 

 

Resumo:  

O artigo apresenta e discute alguns 

conceitos e abordagens correntes na 

Geografia produzida em língua inglesa a 

respeito da questão indígena, e como tais 

proposições se aproximam ou se afastam 

da realidade sócio-espacial brasileira. 

Primeiro, contextualizo espaço-

temporalmente diferenças importantes 

entre o lócus de referência discursiva 

anglófono e o brasileiro. Depois, coloco e 

debato o conceito de indigeneidade 

enquanto chave de interpretação da 

espacialidade dos povos indígenas e 

aponto a quase não utilização do conceito 

de território. A partir disso, comento a 

incorporação das teorias mais-que-

humano na Geografia, os limites e 

potenciais da construção das geografias 

mais-que-humanas com relação ao 

conceito de ambiente para a análise da 

questão indígena, e a neoliberalização da 

gestão dos territórios indígenas sob o 

manto da governança. Finalizo 

sistematizando os principais conceitos e 

ideias colocados, e possíveis 

operacionalizações em Abya Yala sob 

uma perspectiva anticolonial. 

 

Palavras-chave: Questão indígena, Povos 

indígenas, Geografia anglófona, 

Indigeneidade, Neoliberalismo. 
 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TERRA LIVRE 

41 

Abstract:  

The article presents and discusses some concepts and current 

approaches in Geography produced in the English-speaking world 

regarding Indigenous issues, as well as how these propositions 

converge with or diverge from the Brazilian socio-spatial reality. It 

provides a spatiotemporal contextualization of significant differences 

between the Anglophone and Brazilian discursive reference loci, a 

debate on the concept of indigeneity, and an "erasure" of territory. I 

comment on the incorporation of more-than-human theories into 

Geography and the neoliberalization of Indigenous territory 

management under the guise of governance. I conclude by 

highlighting possible applications of these ideas in Abya Yala from 

an anti-colonial perspective. 

 

Keywords: Indigenous issue, Indigenous people, Anglophone 

Geography, Indigeneity, Neoliberalism. 

 

Resumen:  

El artículo presenta y discute algunos conceptos y enfoques actuales 

en la Geografía producida en lengua inglesa sobre la cuestión 

indígena, y cómo dichas proposiciones se aproximan o se alejan de la 

realidad socioespacial brasileña. Se ofrece una contextualización 

espacio-temporal de diferencias importantes entre el locus de 

referencia discursiva anglófono y el brasileño, el debate sobre el 

concepto de indigenidad y un "borrado" del territorio. Comento la 

incorporación de las teorías más-que-humanas en la Geografía y la 

neoliberalización de la gestión de los territorios indígenas bajo el 

manto de la gobernanza. Concluyo destacando posibles aplicaciones 

de estas ideas en Abya Yala desde una perspectiva anticolonial. 

 

Palabras-clave: Cuenstión indígena, Pueblos indígenas, Geografía 

anglófona, Indigenidad, Neoliberalismo. 

  



A QUESTÃO INDÍGENA NA GEOGRAFIA ANGLÓFONA 

42 

Introdução1 

 

Nas últimas duas décadas o interesse sobre a questão indígena 

por parte de geógrafos e geógrafas anglófonos/as tem aumentado 

atravessado por abordagens, conceitos e teorias produzidos muitas 

vezes em contextos de esporádica relação com povos e territórios 

indígenas, sendo que os condutores das investigações são 

majoritariamente não-indígenas – fala-se, pois, sobre o Outro. 

Levantamento realizado em alguns dos principais periódicos de 

“Geografia Humana” mostra a regularidade de referenciais 

empíricos baseados em países do chamado Norte Global e anglófonos: 

Canadá, Estados Unidos, Austrália e Nova Zelândia. No que se refere 

a referencial teórico, especificamente a Geografia britânica 

influenciada pela teoria da estruturação de Giddens (ver Giddens, 

1984) faz amplo uso do par conceitual agência (agency) e estrutura 

(structure) para lidar com a capacidade de ação e as margens de 

manobra dos povos indígenas diante da moderno-colonialidade e do 

capitalismo. Associam-se as emergentes teorias mais-que-humano 

(more-than-human theories) que desembocam nas chamadas 

geografias mais-que-humanas (more-than-human geographies) para 

a leitura da relação do humano com os demais seres vivos, 

aproximando-se do entendimento que temos no Brasil sobre o 

conceito de ambiente. A abordagem da governança se destaca de 

modo demasiado acrítico ao quase naturalizar um modo de 

planejamento e gestão territorial guiado pela ideologia neoliberal 

que repercute em Parcerias Público-Privadas e em negócios 

 
1 Artigo oriundo da pesquisa “Análise comparativa das práticas espaciais de 

autodemarcação, retomada e monitoramento territorial de Terras Indígenas”, 

coordenada por Rafael Zilio e financiada pelo Conselho Nacional de 

Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq), processo 409872/2023-7, 

Chamada Universal CNPq/MCTI nº 10/2023 



TERRA LIVRE 

43 

realizados diretamente entre grandes corporações e entidades 

indígenas que funcionam, à luz do direito, como empresas privadas 

atuando no “livre mercado”.  

O presente texto objetiva apresentar e discutir alguns conceitos 

e abordagens correntes na Geografia produzida em língua inglesa a 

respeito da questão indígena, e em como tais proposições se 

aproximam ou se afastam da realidade sócio-espacial brasileira. 

Primeiro, contextualizo espaço-temporalmente diferenças 

importantes entre o lócus de referência discursiva anglófono e o 

brasileiro. Depois, coloco e debato o conceito de indigeneidade 

enquanto chave de interpretação da espacialidade dos povos 

indígenas e aponto a quase não utilização do conceito de território. A 

partir disso, comento a incorporação das teorias mais-que-humano 

na Geografia, os limites e potenciais da construção das geografias 

mais-que-humanas com relação ao conceito de ambiente para a 

análise da questão indígena. A neoliberalização da gestão dos 

territórios indígenas, o problema da governança e a transmutação de 

institucionalidades indígenas em associações de empreendedores 

visando lucro será também explicitada. Por último, destaco a 

pouquíssima atenção dada à Amazônia frente a consistente produção 

teórico-conceitual hoje em nosso continente, denotando um caminho 

frutífero para apresentarmos nossas produções e reflexões sobre a 

empiria, contribuindo e mesmo contrapondo perspectivas usuais nos 

países do Norte Global, tensionando a geopolítica do conhecimento 

posta. 

O caminho metodológico adotado consistiu em selecionar os 

periódicos que mais se aproximam da temática da questão indígena 

na Geografia a partir do ranking de fator de impacto na área de 

Geografia fornecido pela plataforma Observatory of International 



A QUESTÃO INDÍGENA NA GEOGRAFIA ANGLÓFONA 

44 

Research (OOIR). Dentre os 20 de maior fator de impacto, escolhi os 

periódicos Dialogues in Human Geography, Progress in Human 

Geography e Political Geography por apresentarem maior adesão ao 

tema em tela através da busca pelas seguintes palavras-chave: 

indigenous, indigeneity e indigenous people. Após, me debrucei sobre 

os textos lá publicados, identifiquei ideias e conceitos mais 

operacionalizados, e autores e obras mais citados, sendo estes 

também estudados para complementar a análise proposta. 

 

Contextos espaço-temporais e metodológicos diferenciados da 

questão indígena 

 

Considerando o conteúdo ideológico da toponímia, me refiro ao 

nosso continente como Abya Yala sob uma perspectiva anticolonial 

que rejeita o topônimo “América” e coloca a espacialidade e a 

cosmologia dos povos originários no centro da análise. O povo Kuna, 

habitante dos atuais Panamá e Colômbia, entende aproximadamente 

a porção de terras que chamamos de continente americano como 

Abya Yala, assim como parte do que o colonizador chamou de “Brasil” 

e “Paraguai”, para o povo Guarani, é Pindorama. Ademais, o 

topônimo Kuna é hoje adotado pela maior parte do movimento 

indígena de nosso continente, sendo, pois, uma categoria da prática. 

Enquanto cá em Abya Yala identificamos a expansão 

geográfica e subjetiva do capital para territórios construídos sob 

matrizes de racionalidade outras, notadamente naquilo que é 

entendido como fronteira agrícola, fronteira do capital ou, como 

prefiro, fronteira abissal (ZILIO, 2021), nos países anglófonos do 

Norte Global os territórios indígenas encontram-se profundamente 

imersos na lógica da mercadoria. Os dispositivos jurídicos brasileiros 



TERRA LIVRE 

45 

que preveem a inalienabilidade das terras em assentamentos da 

Reforma Agrária, sob responsabilidade do Instituto Nacional de 

Colonização e Reforma Agrária (INCRA), ou a figura da Terra 

Indígena sob os auspícios da Fundação Nacional dos Povos Indígenas 

(FUNAI), não encontram paralelo com o ordenamento normativo dos 

quatro Estados citados na seção anterior. Bargh (2011) analisa as 

“corporações Maori” na Nova Zelândia; Nicoll (2009) comenta a 

permanência de grupos “nativos americanos” na gestão de cassinos 

nos Estados Unidos; e Stevens (2010) e Haalboom e Campbell (2011) 

examinam a tensão entre formas de gestão comunitária indígena e 

gestão neoliberal / mercadológica de áreas protegidas. Tais obras, 

além da de Coombes, Johnson e Howitt (2012), apresentam um 

quadro de neoliberalização da gestão dos territórios indígenas, bem 

como nas transformações de determinadas organizações de povos 

originários em micro ou pequenas empresas gerindo “ativos 

ambientais” – tais elementos receberão melhor escrutínio em seção 

posterior. 

Sob inspiração das “teorias mais-que-humano” (que veremos 

adiante), Panelli (2008) fala das geografias mais-que-

brancas/anglófonas (more-than-white/anglophone geographies), ou 

seja, geografias (ou geo-grafias, conforme Porto-Gonçalves [2002]) 

produzidas fora do centro do que entendemos por sistema-mundo 

moderno-colonial. Para ela, os principais desenvolvimentos na 

Geografia acadêmica reforçaram recentemente a crítica estabelecida 

da Geografia como uma forma “moderna” de conhecimento que 

historicamente fez parte de um conhecimento científico de base 

cartesiana e de uma política (imperialista e colonial) mais ampla, em 

diálogo com Livingstone (1992). O reconhecimento de diversas 

experiências indígenas e mais-que-brancas/anglófonas mostra que a 



A QUESTÃO INDÍGENA NA GEOGRAFIA ANGLÓFONA 

46 

Geografia moderna é uma forma culturalmente particular de 

conhecimento (Panelli, 2008, p. 802), algo que Mignolo (2005) já 

havia constatado ao relacionar espaço geográfico e localizações 

epistemológicas no bojo da subalternização de conhecimentos 

gestados fora do centro do modelo civilizatório capitalista. À medida 

em que as diversas ontologias e epistemologias de grupos indígenas 

contrastantes são sistematizadas, mostra-se que as geografias 

sociais mainstream, segundo Panelli (2008, p. 802), refletem visões 

de mundo e produções de conhecimento cultural e temporalmente 

específicas. Assim, os debates em torno da indigeneidade – e da 

prática geográfica sobre a indigeneidade – apresentam caminhos 

para descolonizar e reimaginar horizontes mais amplos para/da 

Geografia. 

Coombes, Johnson e Howitt (2011, p. 811), ao abordarem 

criticamente o olhar da Geografia (anglófona) sobre a questão 

indígena, constatam estudos geográficos preocupados 

majoritariamente com a disputa em torno de recursos naturais ou a 

escassez destes, e uma visão escalarmente empobrecida, onde o 

localismo é a regra em detrimento de um raciocínio transescalar. 

Para os três autores, pesquisas anteriores assumiram a estagnação 

nas comunidades indígenas e em sua cultura, por isso não 

conseguiram avaliar as relações dinâmicas dos povos indígenas com 

processos exógenos. São pesquisas que não apreendem o movimento 

da realidade, deixando de lado uma análise dialética e considerando 

povos indígenas como “estáticos”, resquícios de um passado bucólico. 

Em uma sequência de três artigos (Coombes, Johnson e Howitt, 

2011, 2012 e 2014), apresentam uma crítica mais dialética sobre a 

organização política dos povos indígenas e conquista de direitos, e 

mostram que os conflitos ambientais envolvendo indígenas são o 



TERRA LIVRE 

47 

produto da diferença ontológica – ou, como já propus, trata-se de 

conflitos geoepistêmicos (ZILIO, 2021 e 2022). 

Além das limitações impostas por uma racionalidade colonial, 

que enxerga o ser indígena como “estático” e “atrasado”, 

metodologias desenvolvidas no Norte Global ainda não parecem dar 

conta da complexidade da análise exigida a respeito da questão 

indígena. Newmann (2009, p. 404) aponta a “metodologia 

espaçotemporal multiescalar” (multiscalar spatiotemporal 

methodology) utilizada por parte da Ecologia Política, e que 

distanciaria a análise dos povos indígenas de dois estereótipos: sua 

gestão da terra (acrescentamos: do território) é regressiva e 

insustentável no atual estágio do desenvolvimento capitalista; e 

instituições supostamente mais preparadas ou autorizadas deveriam 

substituir as associações indígenas na gestão dos recursos naturais. 

Por outro lado, Coombes, Johnson e Howitt (2014) tem uma 

posição crítica a esta e a outras estratégias metodológicas de 

abordagem da questão indígena no Norte Global. Para eles, 

abordagens que se dizem “colaborativas” não estão imunes a excessos 

neocoloniais (p. 846). Investigações baseadas no Norte que lidam com 

povos indígenas enquanto habitantes “ecologicamente corretos” de 

locais específicos resgatam superadas etnografias baseadas em 

lugares (place-based ethnographies). Isto serviria para aprisionar os 

povos indígenas em um estágio “pré-moderno” de desenvolvimento, 

perpetuar preconceitos de gênero e mesmo invalidar ativismos em 

escalas supralocais, como demonstra Radcliffe (2013). Um ideário 

“romântico” de que os povos indígenas e seus valores são 

exclusivamente atribuíveis à existência baseada em lugares é 

problemático para a relação da disciplina com a indigenidade 

(Coombes, Johnson e Howitt, 2014, p. 846). 



A QUESTÃO INDÍGENA NA GEOGRAFIA ANGLÓFONA 

48 

O mesmo trio de autores comenta, além da metodologia 

espaçotemporal retratada em Newmann (2009), a Community-based 

participatory research (CBPR), familiar a geógrafos anglófonos. Esta 

ainda coloca a Universidade como centro da produção do 

conhecimento e acaba afastando a interlocução indígena (Coombes, 

Johnson e Howitt, 2014, p. 848), permanecendo a perspectiva vertical 

e sendo manifestação da colonialidade do saber (Lander, 2005). 

Rotular uma estratégia metodológica de “colaborativa” não a exime 

de ser, na prática, hierárquica. Assim, os autores admitem que a 

inovação metodológica praticada nos países anglófonos centrais, em 

linhas gerais, ainda não se distancia de uma perspectiva colonial. 

Contudo, há geógrafas e geógrafos anglófonos preocupados com 

a colonialidade do saber na produção do conhecimento e propostas 

metodológicas que mascaram vieses hierárquicos ao invés de 

promoverem um efetivo diálogo de saberes. A obra de Radcliffe 

(2022), Decolonizing Geography: an Introduction, é um marco 

importante na consolidação de tais preocupações. Artigos anteriores 

da mesma autora demonstram essa tentativa de descolonização 

teórica e metodológica, ainda que se trate de geógrafa oriunda e 

baseada no centro do capitalismo mundial. Em Radcliffe (2012), por 

exemplo, temos uma análise da implementação do sumak kawsay 

(Bem Viver) por parte do Estado equatoriano – um princípio central 

da Constituição de 2008 e um compromisso com preceitos indígenas 

de bem-estar coletivo, “economia social” e direitos da natureza. Esses 

compromissos, segundo Radcliffe, formam uma estratégia pós-

neoliberal inspiradora, mas, ao não confrontar o dilema de longo 

prazo da redistribuição de terras, ou de uma efetiva reforma agrária, 

a promessa do sumak kawsay não pode ser totalmente realizada. As 

elites estabelecidas há muito tempo já capturam os benefícios de suas 



TERRA LIVRE 

49 

novas práticas econômicas, e a linguagem do sumak kawsay tem sido 

usada para encobrir o desenvolvimento pós-colonial como de costume 

(Radcliffe, 2012, p. 248).  

Já os textos de Laing (2012, 2015 e 2019) demonstram uma 

imersão significativa no estudo das relações entre os povos indígenas 

e o Estado Plurinacional boliviano. Para ela, apesar de as reformas 

constitucionais salvaguardarem os interesses de 32 grupos étnicos, a 

“Plurinacionalidade da Bolívia” já está se desmantelando em meio a 

discursos ressurgidos do velho progresso desenvolvimentista e, 

principalmente, porque uma epistemologia colonial permanece 

incrustada dentro do Estado (ver Laing, 2012, p. 1051). Às 

considerações de Laing acrescento que o Estado moderno em Abya 

Yala é uma instituição colonial por natureza e está na origem de 

muitos conflitos territoriais contemporâneos (ZILIO, 2022). É nesse 

contexto espaço-temporal diferenciado que são elaborados conceitos, 

teorias e abordagens geográficas a respeito da questão indígena. 

Comecemos, pois, com a indigeneidade e a falta de abordagem 

territorial na geografia anglófona. 

 

Indigeneidade e o apagamento do território 

 

O conceito que mais chama a atenção, e que não possui 

correspondência direta em português, é o de indigeneidade 

(indigeneity). Para Sarah Radcliffe (2015), indigeneidade é um 

conceito transdisciplinar que diz respeito, num primeiro momento, à 

qualidade de ser indígena. É o conjunto de processos e práticas sócio-

espaciais pelos quais os povos e lugares indígenas são determinados 

como distintos (ontologicamente, epistemologicamente, 

culturalmente, em soberania etc.) em relação a dominantes 



A QUESTÃO INDÍGENA NA GEOGRAFIA ANGLÓFONA 

50 

“universais”. Observamos que a indigeneidade é operacionalizada 

enquanto chave de interpretação da dimensão espacial da questão 

indígena atentando aos processos sociais, culturais, econômicos, 

políticos, institucionais e epistêmicos por meio dos quais se constrói 

o significado de ser indígena em um determinado tempo e lugar 

(Radcliffe, 2015, 221). A indigeneidade como recurso analítico 

procura demonstrar que ela é produzida através de redes com 

múltiplos agentes de atuação multiescalar e dentro de contextos 

específicos, cada um com configurações particulares de histórias 

coloniais, modernidades pós-coloniais, compromissos epistemológico-

ontológicos e formulações de diferença. Em outras palavras, busca 

explicitar que a indigeneidade não é algo produzido apenas por 

indígenas: o Estado, ao conceder cidadania e alguns direitos às 

chamadas Primeiras Nações (First Nations) no Canadá ou nos EUA, 

por exemplo, produz a diferença, e tal diferença é necessariamente 

uma relação de poder e uma relação sócio-espacial.  

Por sua vez, Bryan (2009, p. 25) aborda a indigeneidade sob 

uma dimensão ideológica que se aproxima da concepção marxiana de 

“falsa consciência”, comparando-a a mapas pois também funciona 

como um estilo e uma forma de representar processos históricos e 

geográficos específicos de povos indígenas que, ao naturalizar 

assimetrias de poder características do colonialismo, afirmam uma 

ligação essencialista entre lugar e identidade. A indigeneidade 

funciona como uma categoria residual, referindo-se ao que existia 

antes do ocidental ou moderno. Porém, essa categoria joga uma névoa 

em processos sociais, principalmente na complexidade das relações 

de poder. Essa indigeneidade descreve assim uma relação e não um 

fato objetivo; logo, precisamos investigar as relações sociais e de 

poder associadas ao que chamamos de questão indígena. 



TERRA LIVRE 

51 

Em uma perspectiva desde Abya Yala, e mais especificamente 

desde a Amazônia, parece-me que a indigeneidade remete a algo que 

já abordamos, mas sem utilizar o termo: o conteúdo está presente, 

mas a forma é ligeiramente diversa. Em parte, a indigeneidade está 

relacionada ao que Frantz Fanon (2022), em 1961, entendeu por 

colonialidade do ser. Os povos indígenas, ou o ser indígena, são 

atravessados por múltiplas determinações no mundo moderno-

colonial do modelo civilizatório capitalista. Se em grande parte da 

moderno-colonialidade o indígena foi um resíduo, um entrave, um 

efeito colateral do “desenvolvimento”, o avanço da ideologia 

neoliberal vê no ser indígena uma oportunidade para adaptar o 

capitalismo, “lavar” o modo de produção vigente de verde (o chamado 

green washing), usar alguns indígenas “domesticáveis” para 

arrefecer as críticas radicais dos movimentos sociais emancipatórios, 

e afastar toda e qualquer tentativa de superação deste modelo. A 

concepção de Bryan (2009) pode nos levar a uma análise da 

valorização capitalista do indígena, o que é mais estabelecido nos 

casos dos países anglófonos (EUA, Canadá, Austrália e Nova 

Zelândia), mas aqui na Amazônia esse processo tem se colocado 

também nos últimos tempos. Por esse caminho, noto a indigeneidade 

na esteira da produção capitalista de símbolos para o consumo, 

esvaziando o conteúdo da cosmologia dos povos originários que é 

inconciliável com a fratura metabólica do capital (Foster, 1999), já 

que o capital necessita de acumulação infinita sobre recursos 

naturais finitos enquanto as matrizes de racionalidade dos povos 

originários não separam o humano da natureza não-humana. 

Radcliffe (2015, p. 223) aponta que de acordo com a imaginação 

geográfica da modernidade, a indigeneidade é naturalizada pela sua 

associação com uma ligação telúrica (quase magnética) ao local, um 



A QUESTÃO INDÍGENA NA GEOGRAFIA ANGLÓFONA 

52 

lugar outrora intocado, uma reificação que estabelece perspectivas 

sobre a mobilidade, as práticas espaciais e as subjetividades dos 

povos indígenas. 

Relacionado à indigeneidade, o entendimento dos anglófonos 

sobre o termo indigenismo é bem diferente do nosso no Brasil. 

Enquanto indigenismo (e o termo correlato indigenista) diz respeito 

a não-indígenas interessados no tema e com relação direta com povos 

indígenas, ou institucionalmente falando trata-se de uma das 

carreiras no âmbito da FUNAI, os anglófonos utilizam “indigenismo” 

como tudo aquilo que diz respeito à questão indígena. Niezen (2000) 

se utiliza da definição da Convenção das Populações Indígenas e 

Tribais da Organização Internacional do Trabalho de 1957 ao indicar 

um movimento social global de crescente proeminência e 

importância, mas que só tomou forma a partir da década de 1990, 

movimento esse que Radcliffe (1999) chamou de “coletivo 

transnacional não diaspórico” (non-diasporic transnational 

collective). Já Castree (2004) observa que o indigenismo não é 

sinônimo de povos indígenas como tal. Em vez disso, o termo 

descreveria aqueles grupos indígenas que conscientemente 

constroem solidariedades translocais como meio de alcançar 

objetivos e ambições locais, o que dialoga com o que denomino de 

geopolítica anticolonial promovida pelos povos indígenas (ZILIO, 

2023).  

Ao conteúdo do indigenismo, Castree (2004, p. 151) acrescenta 

alguns elementos. Primeiro, ele é definido com referência a uma 

determinada base de indivíduos e comunidades. Em outras palavras, 

é perseguido por e em nome de pessoas que reivindicam uma 

identidade específica (o “indígena”) pela qual buscam 

reconhecimento e que, por sua vez, pode ser utilizada como recurso 



TERRA LIVRE 

53 

em lutas específicas. Não sendo “natural” (como qualquer identidade 

sócio-espacial), é atribuída ou adotada. Segundo, o indigenismo é 

fundamentalmente sobre o controle do lugar (control of place) e a 

reapropriação de “recursos” que lhes foram retirados, a saber terra e 

água, artefatos materiais e conhecimentos, todos relacionados ao 

lugar. Numa abordagem multiescalar, Castree (2004, p. 152) 

menciona o indigenismo, do ponto de vista geográfico, como o projeto 

de (re)apropriar certos lugares perseguido por meio de um conjunto 

de iniciativas translocais que envolvem tanto povos indígenas quanto 

não indígenas, assim como instituições estatais e internacionais.  

Sem dúvidas, os anglófonos do Norte Global tomam 

indigenismo como sinônimo de movimento indígena, mais 

especificamente em sua trasescalaridade. Castree (2004, p. 156) 

evidencia isto ao falar do indigenismo como distintamente 

internacionalista, onde as demandas ou agendas locais passam por 

redes e instituições supralocais, sendo simultaneamente uma reação 

e uma aceitação de redes globais. A trasescalaridade da luta 

indígena, conforme analiso em outro texto (ZILIO, 2023), é catalisada 

pela questão ambiental, e a Geografia anglófona não se afasta desta 

análise, apesar da utilização de abordagens e ferramentas 

conceituais ainda pouco conhecidas em língua portuguesa. 

É notável, diante do exposto até aqui, a centralidade do conceito 

de lugar (place), típico da Geografia anglófona, em detrimento de 

uma abordagem territorial, mais comum na realidade sócio-espacial 

latino-americana. Em Abya Yala, os povos em luta desde o início da 

invasão moderno-colonial tiveram o território como centro de sua 

resistência. Nas últimas décadas, principalmente a partir dos anos 

1980, o movimento indígena em nosso continente colocou o território 

como fundamento de sua existência e propõe caminhos alternativos 



A QUESTÃO INDÍGENA NA GEOGRAFIA ANGLÓFONA 

54 

ao modelo civilizatório capitalista, e nossa Geografia, em diálogo com 

tais povos, tem retrabalhado o conceito para servir como ferramenta 

de luta nos mais variados contextos.  

A Geografia anglófona, ao menos nos países centrais, 

marginaliza e mesmo apaga o território de suas análises. Uma busca 

simples pelos termos territory, territorial ou territoriality nas obras 

consultadas mostra a quase inexistência de uma abordagem 

territorial, ao passo que não encontramos textos sem o emprego da 

palavra place, ora como sinônimo de escala local, ora indicando 

sentimento de pertencimento a um recorte espacial. Ainda que seja 

uma característica geral diferenciando a Geografia anglófona da 

latino-americana, nosso entendimento é de que os anglófonos que 

tratam da questão indígena, ao apagarem o território, apagam 

também múltiplas dimensões da luta, do modo de vida e da 

espacialidade dos povos originários.  

 

Geografias mais-que-humanas, relação sociedade-natureza e 

neoliberalismo ambiental 

 

A análise da questão indígena nos estudos geográficos 

anglófonos demonstra a crescente utilização da more-than-human 

theory e sua repercussão na Geografia pelas chamadas more-than-

human (MTH) geographies. As teorias mais-que-humanas, para 

Whatmore (2002 e 2006) e Souza Junior (2021), consideram que o ser 

humano não se limita à condição humana, estudando as relações das 

sociedades humanas com os demais seres que coabitam a Terra. Para 

TallBear (2011) e Elton (2019), a teoria mais-do-que-humana tenta 

preencher lacunas nas ciências sociais e humanidades, campos que, 

em grande parte, deixaram de lado os não-humanos na análise. O 



TERRA LIVRE 

55 

fato de que os não-humanos são atores sociais e importantes para os 

mundos humanos é uma ideia relativamente nova para um 

pensamento eurocêntrico fundado na separação sociedade humana e 

natureza não-humana, mas os povos indígenas e muitas culturas 

orientais desde tempos imemoriais compreendem o humano como 

inseparável daquilo que comumente é chamado de natureza. Para 

Kim TallBear, pesquisadora indígena dos Estados Unidos, ver a 

sociedade como separada da natureza relaciona-se a um “binário 

colonialista” (settler colonial binary) uma vez que o colonialismo 

europeu impôs e manteve a crença de que os humanos têm domínio 

sobre o mundo mais-que-humano, e que vivemos separados de outras 

formas de vida (TallBear, 2016). 

Por sua vez, as geografias mais-que-humanas, segundo Isaacs 

(2020), traçam a multiplicidade de encontros e relações emaranhadas 

entre humanos e outros não-humanos pelo espaço geográfico. Os 

seres viventes são colocados em perspectiva relacional, em que a 

relação entre sociedade e natureza não-humana é central. Para 

Coombes, Johnson e Howitt (2011, p. 812), é Ruth Panelli quem teria 

cunhado a ideia de “more-than-human geographies”. Ao reconhecer 

a “agência da natureza” (nature agency), o campo da Ecologia 

Política, construído inclusive por geógrafos, rejeita concepções 

binárias de cultura e natureza e cria as geografias mais-que-

humanas (Panelli, 2010, p. 79). 

Isso põe em xeque a separação brutal do pensamento moderno-

colonial herdado para o qual a sociedade humana seria um ente 

superior à natureza, esta transformada em estoque inesgotável de 

recursos. Precisamos, nesse sentido, nos questionar em que medida 

essa geografia mais-que-humana se equipara ou mesmo é abarcada 

pelo ambiente (ver, por exemplo, Souza 2019a e 2022), e em que essa 



A QUESTÃO INDÍGENA NA GEOGRAFIA ANGLÓFONA 

56 

teoria escapa e se difere desse conceito. Lembremos que em inglês 

environment remete diretamente a um entorno, um envoltório, 

quando perspectivas mais recentes consideram que nós humanos 

também somos parte do ambiente, não se restringindo àquilo que nos 

rodeia. Se, como nos lembra Élisée Reclus (1906-1909) em sua 

abordagem da Geografia Social, “o homem é a natureza tomando 

consciência de si”, a relação sociedade-natureza lida pelo conceito de 

ambiente indica o próprio humano como parte desse ambiente. Nesse 

sentido, seria o entendimento do conceito de ambiente limitado por 

parte da Geografia anglófona, e a geografia mais-que-humana 

equivalente ao que hoje compreendemos por Geografia Ambiental?2 

A relação sociedade-natureza sob a ideologia neoliberal está 

presente em diversas análises geográficas nos países do Norte 

Global. Conforme já mencionado, há um apagamento do território na 

produção sobre a questão indígena na Geografia de língua inglesa, o 

que em parte pode explicar limitações da análise geográfica 

anglófona. A neoliberalização da gestão dos territórios indígenas, ou 

como preferem os anglófonos, dos lugares indígenas, é também uma 

preocupação corrente. Com o avanço do neoliberalismo, as 

preocupações indígenas não podem ser compreendidas isoladamente 

das mudanças de identidade associadas. Isto destaca o valor do 

trabalho emergente que combina lições das geografias indígenas com 

a Ecologia Política para reunir identidade, cultura e ambiente numa 

análise multiescalar (Vadjunec, Schmink e Greiner, 2011). 

Stevenson (2006) nos lembra que enquadrar o mundo natural como 

um ambiente a ser gerenciado é incongruente para alguns povos 

indígenas e tais deturpações de cogestão levam ao desrespeito às 

prioridades indígenas, enquanto Coombes, Johnson e Howitt (2011, 

 
2 Sobre Geografia Ambiental, ver Souza (2019b). 



TERRA LIVRE 

57 

p. 813) atribuem a uma incapacidade, por parte do Estado neoliberal, 

de reconhecer e incorporar o pluralismo ontológico nas negociações 

sobre posse da terra com povos indígenas.  

A autodeterminação indígena, então, é inviabilizada pelo 

legado ambiental colonial (Coombes, 2007). Mesmo com inclinações 

“preservacionistas”, a perspectiva de planejamento e gestão dos 

“lugares” adotada é aquela que vê o ser humano como 

intrinsecamente prejudicial à “natureza”. Hale (2011, p. 206) destaca 

o problema da propriedade (privada) da terra advinda do Estado 

colonial, em que o estatuto incontestado da propriedade também 

reflete o advento do “multiculturalismo neoliberal”, no qual o 

confronto indígena com o Estado teria sido marginalizado em favor 

de uma busca mais limitada de reconhecimento cultural e direitos de 

propriedade. Assim, estudos mais profundos sob uma perspectiva 

efetivamente anticolonial são necessários para avaliar o quão a luta 

indígena nos países anglófonos arrefeceu sua ambição e se 

neoliberalizou. No entanto, ao explorar a conexão, o pertencimento e 

a coexistência dentro de configurações mais-do-que-humanas, as 

geografias indígenas promoveriam, para alguns geógrafos, um 

sentido “otimista” de mudança em meio a uma considerável 

diversidade de desafios (ver, por exemplo, Larsen e Johnson, 2012a 

e 2012b). 

A neoliberalização da gestão territorial de terras indígenas pela 

concepção de governança é recorrente na Geografia escrita em língua 

inglesa. Radcliffe (2015) menciona o que ela denomina de 

colonialismo interno para se referir à produção de espaços fechados / 

enclausurados onde a indigeneidade é contida e reproduzida. Para 

ela, os enclaves indígenas estão inseridos analítica e empiricamente 

na dinâmica multiescalar de territorialização, mesmo que a 



A QUESTÃO INDÍGENA NA GEOGRAFIA ANGLÓFONA 

58 

indigeneidade só seja visível quando encontrada em lugares 

marginais enclausurados. Essa perspectiva dialoga em parte com a 

problemática brasileira de povos indígenas territorializados em 

áreas protegidas do Sistema Nacional de Unidades de Conservação 

(SNUC), notadamente em Reservas Extrativistas (RESEX) e 

Florestas Nacionais (FLONAs), e nas Terras Indígenas 

homologadas. 

A corrente utilização do termo governança, ainda que em 

alguns momentos de modo relativamente crítico, demonstra a quase 

naturalização de uma concepção neoliberalizante de gestão 

territorial indígena na Geografia anglófona. Um dos exemplos 

críticos é o de Bryan (2009), o qual afirma ser muitas vezes 

reconhecido o conhecimento geográfico indígena apenas quando 

aplicável para solucionar problemas de governança. Essa perspectiva 

dialoga com o que Souza (2019a, cap. 6) chama de 

governamentalização da natureza, a governança como um conjunto 

de agentes e instituições heterônomas que congregam Estado, 

corporações privadas e Organizações Não-Governamentais que ora 

tenta incluir povos indígenas nos circuitos econômicos capitalistas, 

ora entende o humano como indesejável para alguma preservação da 

“natureza”. Porém, só faz sentido falar de “governo” da natureza sob 

uma matriz de racionalidade greco-ocidental. As cosmologias desde 

Abya Yala não distinguem natureza da condição humana. Logo, o 

“governo” da natureza também é o “governo” dos humanos, dos 

demais seres viventes e dos encantados. Não é possível, nas 

cosmologias originárias, falar do “governo” de apenas uma parte da 

vida ou da existência. 

Por trás do conteúdo ideológico da governança tem-se a suposta 

inevitabilidade de indígenas se tornarem progressivamente 



TERRA LIVRE 

59 

“empreendedores”, esvaziando sobremaneira as geoepistemes que 

apontam caminhos alternativos ou mesmo de incompatibilidade e 

ruptura com o modelo civilizatório capitalista. Textos como o de 

Schroeder e McDermott (2014) ou o de Jackson e Palmer (2015) se 

limitam a discutir uma governança ambiental que carrega tal 

perspectiva, ainda que velada, de inevitabilidade. Coombes, Johnson 

e Howitt (2011) utilizam a expressão “governança colaborativa”, 

ignorando que a governança em si tem um conteúdo ideológico 

neoliberalizante e tentando arrefecer o caráter heterônomo desse 

modo de gestão territorial. A governança, pois, jamais será 

“autogovernança”, ou melhor, autogoverno, autoplanejamento e 

autogestão dos territórios ancestrais. Esse ponto expõe um limite 

analítico da Geografia anglófona que, na maioria das vezes, não está 

densamente conectada às lutas por autonomia de nossa Abya Yala. 

Algumas exceções são observadas, por exemplo, em Radcliffe 

(2014 e 2019), para quem a Geografia posiciona os povos indígenas e 

outros subalternizados como meros condutores de melhores 

“soluções” para problemas não causados por eles. Ela demonstra que 

sob o capitalismo neoliberal predominante, os sujeitos indígenas são 

necessariamente arrastados para as configurações muitas vezes 

ambíguas, difundidas e em constante mutação da subjetividade, 

disciplina e agência neoliberal (Radcliffe, 2019, p. 378). Nesse 

contexto, as terras e outros “recursos” indígenas tornam-se 

investíveis sob o prisma neoliberal.  

Desde meados da década de 1990, os sujeitos indígenas têm 

sido incentivados a desenvolver o potencial de mercado da diferença 

étnica, uma fórmula política que desenvolveu novas iterações e 

ênfases no início do século XXI. Mais adiante, Radcliffe (2019, p. 379) 

argumenta que em sociedades coloniais anglófonas nota-se o 



A QUESTÃO INDÍGENA NA GEOGRAFIA ANGLÓFONA 

60 

surgimento de corporações indígenas e instrumentos econômicos 

baseados em terras indígenas. Estudos como os de Chandra (2018) 

evidenciam que as “empresas sociais” (social enterprises) estão cada 

vez mais se associando aos povos indígenas como partes interessadas 

ativas na organização de suas terras. São cada vez mais comuns nos 

países anglófonos casos em que associações indígenas se 

transformam em pequenas empresas para comercializar “ativos 

ambientais”, o que justifica tais considerações. Radcliffe (2019) nota 

que a promoção neoliberal de produtos e serviços indígenas nos 

mercados globais reflete a dimensão de uma atribuição moderno-

colonial de continuidade e estabilidade (não estatal) aos povos e 

lugares indígenas. Observo, assim, a influência da perspectiva 

anticolonial/descolonial de autores como Rivera Cusicanqui (2014) no 

pensamento de Radcliffe e que aparecem nas próprias referências 

bibliográficas dos artigos da autora britânica, algo que o 

levantamento bibliográfico realizado demonstra ser exceção na 

Geografia escrita em língua inglesa. 

A relação sociedade-natureza sob o neoliberalismo está 

presente em diversas análises geográficas nos países do Norte 

Global. O apagamento do território na produção sobre a questão 

indígena na Geografia de língua inglesa deve ser contraposto com a 

perspectiva de que o controle do território é fundamental para a 

forma contemporânea de exploração de recursos naturais (Porto-

Gonçalves, 2006, p. 287). A separação entre o lugar de extração, o 

lugar de transformação e o lugar de consumo mostram que a 

produção no capitalismo não é realizada para os do lugar, muitas 

vezes é feita contra ou sob a expulsão dos nativos do lugar (idem, p. 

289-290). Tais do lugar não raro são indígenas com matrizes de 

racionalidade que não distinguem o que a moderno-colonialidade 



TERRA LIVRE 

61 

postulou como sociedade e natureza. Para Porto-Gonçalves (2006, p. 

288), 

O fundamento da relação da sociedade com a natureza sob o 

capitalismo está baseado na separação, a mais radical 

possível, entre os homens e mulheres, de um lado, e a 

natureza, de outro. A generalização do instituto da 

propriedade privada, ao privar a maior parte dos homens e 

das mulheres do acesso aos recursos naturais, cumpre um 

papel fundamental na constituição do capitalismo. 

 

Vimos que nos países anglófonos centrais do capitalismo, 

territórios ancestrais são transmutados em propriedades privadas 

até sob gestão de indígenas, mas imersos na lógica da forma-

mercadoria. Os conflitos de territorialidades envolvendo povos 

originários, que também são conflitos ambientais e conflitos 

geoepistêmicos (ZILIO, 2021), se configuram como conflitos de 

racionalidades, de formas de apropriação social da natureza, sendo 

estes portadores de uma racionalidade ambiental (Leff, 2006) 

antagônica ao capitalismo. Em parte, pois, a questão indígena na 

Geografia anglófona é tratada sob o véu da naturalização do 

neoliberalismo como única perspectiva de vida possível, mesmo para 

povos de cosmologias radicalmente diferentes, cabendo à geógrafa e 

ao geógrafo contribuírem apenas para uma adaptação menos nociva 

ao modelo civilizatório “inevitável”. 

 

Considerações finais: sistematizando conceitos para um 

diálogo com Abya Yala? 

  

 A questão colocada para as Geografias indígenas, sob uma 

perspectiva anticolonial desde Abya Yala, é o problema da matriz de 

racionalidade greco-ocidental imposta a povos de cosmologias e 

espacialidades diversas. Na articulação com os povos em luta 



A QUESTÃO INDÍGENA NA GEOGRAFIA ANGLÓFONA 

62 

aprendemos que a espacialidade do Estado moderno, fundada na 

lógica euclidiana, se opõe e se sobrepõe às lógicas espaciais 

originárias (ZILIO, 2022). A Geografia anglófona caminha, de 

maneira geral, entre o estudo da disputa por recursos naturais, as 

formas de “governo da natureza” (governança, para utilizar um 

termo neoliberal) e a compreensão do ser indígena no centro do 

capitalismo mundial, utilizando largamente o conceito de lugar 

(place) e deixando de lado o de território. 

Algumas palavras sobre o espaço de escrita do presente texto 

merecem ser colocadas. Apesar de encontrarmos artigos sobre a 

Amazônia, quase nenhum foca em povos indígenas. Conforme 

destacado, a maior parte dos textos tem como referencial empírico 

territórios indígenas nos EUA, no Canadá, na Austrália e na Nova 

Zelândia. Alguns apresentam referenciais de países andinos como 

Equador e Peru, oriundos de parcerias entre pesquisadores de países 

anglófonos e hispanohablantes, outros a partir de geógrafas/os 

andinas/os que realizam ou realizaram seu doutorado na Inglaterra 

ou nos Estados Unidos. Contudo, as referências empíricas andinas 

não são suficientes para tencionar as abordagens, os conceitos e as 

teorias aqui apresentados. Sendo a Amazônia uma região-chave para 

a compreensão do papel e do “lugar” dos povos indígenas no mundo, 

a Geografia anglófona preocupada com a indigeneidade carece não 

somente de referências empíricas amazônidas, mas também (e 

principalmente) de teorias forjadas na Amazônia.  

Diante desse cenário, é importante incorporarmos criticamente 

a ideia de indigeneidade. Entendo que se trata de uma via de mão 

dupla: indigeneidade como resistência e existência reflexo do ser 

indígena no mundo; e indigeneidade como embalagem de um 

produto, uma mercadoria. As geografias mais-que-humanas 



TERRA LIVRE 

63 

merecem melhor escrutínio para serem eventualmente 

operacionalizadas em nossas análises desde Abya Yala. A teoria do 

mais-que-humano, elaborada no Norte Global, não deve ser utilizada 

acriticamente no Sul Global, sob pena de perpetuarmos a 

colonialidade do saber. Em nosso continente dispomos de um arsenal 

teórico-conceitual que abarca, ao menos, grande parte da teoria do 

mais-que-humano nas intersecções entre ambiente, território e 

geoepisteme. O humano como indissociável da natureza e os seres 

materiais e imateriais, os encantados e as cosmologias originárias 

compreendem e mesmo vão além dessa teoria anglófona que não dá 

conta da complexidade dos territórios ancestrais – inclusive, opera 

um apagamento do território em suas análises.  

De certo modo, em Abya Yala temos produzido conhecimento 

mais aprofundado sobre a espacialidade dos povos originários. 

Contudo, a geopolítica da língua inglesa, reflexo da constituição do 

sistema-mundo moderno-colonial e do imperialismo, ainda subjuga 

as teorias elaboradas em espanhol, português e, por que não 

mencionar, em nheengatu, guarani, wai wai, munduruku, terena, 

quéchua e aimará. 

 

Referências 

 

BARGH, Maria. The triumph of Maori entrepreneurs or diverse 

economies? In: Aboriginal Policy Studies. Vol. 1, nº 3. Alberta: 

University of Alberta, p. 53–69, 2011. 

 

BRYAN, Joe. Where would we be without them? Knowledge, space 

and power in Indigenous politics. In: Futures. V. 41. s.l., Elsevier, p. 

24–32, 2009. 

 

CASTREE, Noel. Differential geographies: place, indigenous rights 

and ‘local’ resources. In: Political Geography. Nº 23. s.l., Elsevier, p. 

133-167, 2004. 



A QUESTÃO INDÍGENA NA GEOGRAFIA ANGLÓFONA 

64 

 

CHANDRA, Yanto. New narratives of development work? Making 

sense of social entrepreneurs’ development narratives across time 

and economies. In: World Development. nº 107. s.l., Elsevier, p. 306–

326, 2018.  

 

COOMBES, Brad. Defending community? Indigeneity, self-

determination and institutional ambivalence in the restoration of 

Lake Whakaki. In: Geoforum. Vol. 38, nº 1. s.l., Elsevier, p 60–72, 

2007. 

 

COOMBES, Brad; JOHNSON, Jay; HOWITT, Richard. Indigenous 

geographies I: Mere resource conflicts? The complexities in 

Indigenous land and environmental claims. In: Progress in Human 
Geography. Vol. 36, nº 6. s.l., SAGE, p. 810-821, 2011. 

 

COOMBES, Brad; JOHNSON, Jay; HOWITT, Richard. Indigenous 

geographies II: The aspirational spaces in postcolonial politics – 

reconciliation, belonging and social provision. In: Progress in Human 
Geography. Vol. 37, nº 5. s.l., SAGE, p. 691-700, 2012. 

 

COOMBES, Brad; JOHNSON, Jay; HOWITT, Richard. Indigenous 

geographies III: Methodological innovation and the unsettling of 

participatory research. In: Progress in Human Geography. Vol. 38, 

nº 6. s.l., SAGE, p. 845-854, 2014. 

 

ELTON, Sarah. Posthumanism Invited to Dinner: Exploring the 

Potential of a More-Than-Human Perspective in Food Studies. In: 

Gastronomica: The Journal for Critical Food Studies. Vol. 19, nº 2. 

Oakland: University of California Press, p. 6-15, 2019. 

 

FANON, Frantz. Os condenados da terra. Rio de Janeiro: Zahar, 

2022 (1961).  

 

FOSTER, John Bellamy. Marx’s Theory of Metabolic Rift: Classical 

Foundations for Environmental Sociology. In: American Journal of 
Sociology. V. 105, nº 2. Chicago: University of Chicago Press, p. 366-

405, 1999. 

 

GIDDENS, Anthony. The Constitution of Society: Outline of the 

Theory of Structuration. Berkeley: University of California Press, 

1984. 

 



TERRA LIVRE 

65 

HALE, Charles. Resistencia para que? Territory, autonomy and 

neoliberal entanglements in the “empty spaces” of Central America. 

In: Economy and Society. Vol. 40, nº 2. s.l., Taylor & Francis, p. 184-

210, 2011. 

 

HALLBOOM, Bethany; CAMPBELL, Lisa. Scale, networks, and 

information strategies: Exploring indigenous peoples’ refusal of a 

protected area in Suriname. In: Global Network. Vol. 12, nº 3. s.l., 

Wiley, p. 375–394, 2011.  

 

HOWITT, Richard. Getting the scale right? A relational scale politics 

of native title in Australia. In: KEIL, Roger; MAHON, Rianne (eds.). 

Leviathan Undone? Towards a Political Economy of Scale. 

Vancouver: University of British Columbia Press, p. 141–155, 2009. 

 

ISAACS, Jenny. More-than-human geographies. In: CASTREE, 

Noel; GOODCHILD, Michael; KOBAYASHI, Audrey; LIU, Weidong; 

MARSTON, Richard. The International Encyclopedia of Geography: 

People, the Earth, Environment and Technology. New Jersey: Wiley-

Blackwell, 2020. 

 

JACKSON, Sue; PALMER, Lisa. Reconceptualizing ecosystem 

services: Possibilities for cultivating and valuing the ethics and 

practices of care. In: Progress in Human Geography. V. 39, nº 2. s.l., 

SAGE, p. 122–145, 2015. 

 

LAING, Anna. Beyond the zeitgeist of ‘post-neoliberal’ theory in 

Latin America: The politics of anti-colonial struggles in Bolivia. In: 

Antipode. Vol. 44. s.l., Wiley, p. 1051–1054, 2012. 

 

LAING, Anna. Territory, resistance and struggles for the 
plurinational state: the spatial politics of the TIPNIS Conflict. PhD 

thesis. Glasgow: University of Glasgow, 2015. 

 

LAING, Anna. Re-producing territory: between resource nationalism 

and indigenous self-determination in Bolivia. In: Geoforum. Vol. 108. 

s.l., Elsevier, p. 28-38, 2019. 

 

LANDER, Edgardo. Ciências sociais: saberes coloniais e 

eurocêntricos. In: LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: 

eurocentrismo e ciências sociais. Buenos Aires: CLACSO, p. 21-54, 

2005. 

 



A QUESTÃO INDÍGENA NA GEOGRAFIA ANGLÓFONA 

66 

LARSEN, Soren; JOHNSON, Jay. In between worlds: place, 

experience, and research in Indigenous geography. In: Journal of 
Cultural Geography. Vol. 29, nº 1. s.l., p. 1-13, 2012a. 

 

LARSEN, Soren; JOHNSON, Jay. Toward an Open Sense of Place: 

Phenomenology, Affinity, and the Question of Being. In: Annals of 
the American Association of Geographers. Vol. 102, nº 3. s.l., Taylor 

& Francis, p. 632-646, 2012b. 

 

LEFF, Enrique. Racionalidade ambiental: a reapropriação social da 

natureza. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2006. 

 

LIVINGSTONE, David. The Geographical Tradition. Oxford: Basil 

Blackwell, 1992. 

 

MIGNOLO, Walter. Espacios geográficos y localizaciones 

epistemológicas: la ratio entre la localización geográfica y la 

subalternización de conocimientos. In: Geographia. Vol 7, nº 13. 

Niterói: Universidade Federal Fluminense, p. 7-28, 2005. 

 

NIEZEN, Ronald. Recognizing indigenism: Canadian Unity and the 

International Movement of Indigenous Peoples. In: Comparative 
Studies in Society and History. Vol. 42, nº 1. Cambridge: Cambridge 

University Press, p. 119–148, 2000. 

 

PANELLI, Ruth. Social geographies: encounters with Indigenous 

and more-than-White/Anglo geographies. In: Progress in Human 
Geography. Vol. 32, nº 6. s.l., SAGE, p. 801-811, 2008. 

 

PANELLI, Ruth. More-than-human social geographies: Posthuman 

and other possibilities. In: Progress in Human Geography. Vol. 34, 

nº 1. s.l., SAGE, p. 79–87, 2010.  

 

PORTO-GONÇALVES, Carlos Walter. Da geografia às geo-grafias: 

um mundo em busca de novas territorialidades. In: La guerra 
infinita: hegemonia y terror mundial. Buenos Aires: CLACSO, p. 

217-256, 2002.  

 

PORTO-GONÇALVES, Carlos Walter. A globalização da natureza e 
a natureza da globalização. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 

2006. 

 

RADCLIFFE, Sarah. Entangling resistance, ethnicity, gender and 

nation in Ecuador. In: PADDINSON, Ronan; PHILO, Chris; 



TERRA LIVRE 

67 

ROUTLEDGE, Paul; SHARP, Joanne (eds.). Entanglements of 
Power: Geographies of Domination/Resistance. Londres: Routledge, 

p. 164–181, 1999. 

 

RADCLIFFE, Sarah. Development for a postneoliberal era? Sumak 

kawsay, living well and the limits to decolonisation in Ecuador. In: 

Geoforum. Vol. 43, nº 2. s.l., Elsevier, p. 240–249, 2012. 

 

RADCLIFFE, Sarah. Gendered frontiers of land control: Indigenous 

territory, women and contests over land in Ecuador. In: Gender, 
Place and Culture. Vol. 21, n 7. s.l., Taylor & Francis, p. 854-871, 

2013.  

 

RADCLIFFE, Sarah. Plural knowledges and modernity: Social 

difference and geographical explanations. In: OKAMOTO, Kohei; 

ISHIKAWA, Yoshitaka (orgs.). Traditional Wisdom and Modern 
Knowledge for the Earth’s Future. Tokyo: Springer, p. 79–102, 2014.  

 

RADCLIFFE, Sarah. Geography and indigeneity I: Indigeneity, 

coloniality and knowledge. In: Progress in Human Geography. Vol 

41, nº 2. s.l., SAGE, p. 220-229, 2015. 

 

RADCLIFFE, Sarah. Geography and indigeneity II: Critical 

geographies of indigenous bodily politics. In: Progress in Human 
Geography. Vol 42, nº 3. s.l., SAGE, p. 436-445, 2017.  

 

RADCLIFFE, Sarah. Geography and indigeneity III: Co-articulation 

of colonialism and capitalism in indigeneity’s economies. In: Progress 
in Human Geography. Vol 44, nº 2. SAGE, p. 374-388, 2019. 

 

RADCLIFFE, Sarah. Decolonizing Geography: an Introduction. 

Cambridge: Polity Press, 2022. 

 

RECLUS, Élisée. El Hombre y la Tierra. 6 tomos. Barcelona: Escuela 

Moderna, 1906-1909 (1905-1908). 

 

RIVERA CUSICANQUI, Silvia. The Potosí Principle: Another view 

of totality. In: E-misférica.  Vol. 11, nº 1. Special issue on Decolonial 

Gesture. s.l., Hemisférica, 2014. 

 

SCHROEDER, Heike; MCDERMOTT, Constance. Beyond carbon: 

Enabling justice and equity in REDD+ across levels of governance. 

In: Ecology and Society, v. 19, nº 1. s.n., s. l., p. 31, 2014.  

 



A QUESTÃO INDÍGENA NA GEOGRAFIA ANGLÓFONA 

68 

SOUZA, Marcelo Lopes de. Ambientes e territórios: uma introdução 

à Ecologia Política. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2019a. 

 

SOUZA, Marcelo Lopes de. O que é a Geografia Ambiental? In: 

Ambientes: revista de Geografia e Ecologia Política. V. 1, nº1. s. l., 

Rede de Pesquisadores em Geografia (Socio)Ambiental, p. 14-37, 

2019b. 

 

SOUZA, Marcelo Lopes de. Ambiente. In: Geographia. V.24, nº 53. 

Niterói: Universidade Federal Fluminense, p. 1-6, 2022. 

 

SOUZA JUNIOR, Carlos Roberto Bernardes de. More-than-human 

cultural geographies towards co-dwelling on Earth. In: Mercator. 

Vol. 20, nº 1. Fortaleza: UFC, p. 1-10, 2021. 

 

STEVENS, Stan. Implementing the UN Declaration on the Rights of 

Indigenous Peoples and international human rights law through the 

recognition of ICCAs. In: Policy Matters. nº 17. s.l., ICCA, p. 181–

194, 2010. 

 

TALLBEAR, Kim. Why Interspecies Thinking Needs Indigenous 

Standpoints? In: The Human is More Than Human Series. Society 

for Cultural Anthropology, 2011. Disponível em 

https://culanth.org/fieldsights/why-interspecies-thinking-needs-

indigenous-standpoints. Acesso em 30/03/2024. 

 

TALLBEAR, Kim. Dear Indigenous Studies, It's Not Me, It's You: 

Why I Left and What Needs to Change. In: MORETON-ROBINSON, 

Aileen (ed.). Critical Indigenous Studies: Engagements in First 

World Locations. Tucson: University of Arizona Press, 2016.  

 

VADJUNEC, Jacqueline; SCHMINK, Marianne; GREINER, Alyson. 

New Amazonian geographies: Emerging identities and landscapes. 

In: Journal of Cultural Geography. Vol. 28, nº 1. Taylor & Francis, p. 

1-20, 2011. 

 

WHATMORE, Sarah. Hybrid geographies: natures, cultures, spaces. 

Londres: SAGE, 2002. 

 

WHATMORE, Sara. Materialist returns: practicing cultural 

geography in and for a more-than-human world. In: Cultural 
Geographies. Vol. 13. s.l., SAGE, p. 600-609, 2006.  

 



TERRA LIVRE 

69 

ZILIO, Rafael. A fronteira abissal no Oeste do Pará: conflitos 

geoepistêmicos frente a implantação de grandes projetos espaciais. 

In: Ambientes: Revista de Geografia e Ecologia Política. V. 3, nº 1. 

2021. P. 83-106 

 

ZILIO, Rafael. Práticas espaciais insurgentes do movimento 

indígena no Brasil diante da ofensiva jurídico-legal contemporânea. 

In: Ateliê Geográfico. Vol 16, nº 3. Goiânia: UFG, 2022. P. 305-322. 

 

ZILIO, Rafael. A geopolítica anticolonial na transescalaridade da 

luta indígena. In: Ambientes: Revista de Geografia e Ecologia 

Política. Vol 5, nº 2. 2023. P. 18-49. 

 

Recebido para publicação em 13/03/2025 

Aceito para publicação em 03/09/2025 


